vendo elle mesmo em hum tab perfeito retiro;

em huma tab grande obscuridade?

Era necessario, que esta sua vida occulta precedesse á sua vida publica: o Salvador poem tres annos nesta, e trinta naquella: e como se a obscuridade da Officina de hum Carpinteiro nas sosse ainda hum retiro assaz perseito, retira-se por quarenta dias ao deserto, antes de se manifestar ao Publico.

Ah! Deos meu, que pouco feguimos nós esta maxima! Quantos se mettem nas sunçoens Apostolicas, sem terem tomado estas precauçoens! Esperao sa necessidade de o ser; começão a derramar os seus sentidos nos objectos exteriores, com o pretexto de Charidade, e de zelo: e com este to nada desprezao mais que o interior, e nao connecem que aquella viveza, que tem, aquelle fervor, que sentem, e a que chamao zelo, nao he mais que huma agitação do orgulho, e do amor proprio, que lisongeao, e agitao differentes objectos.

Hum homem interior he propriamente o verdadeiro Adorador, que adora a Deos em espirito, e em verdade. Que virtude póde ter huma alma, que nao vive esta vida interior? He bem para temer, que seja similhante áquella arvore, que o Senhor amaldiçoou, por nao ter mais que solhas. Muitos tem o entendimento Christao, e o

coração carnal, e mundano.

Hum coração patente a todos os objectos exteriores, huma alma em huma continua diffipação ás coulas exteriores, occupada continuamente com mil cuidados superfiuos, pensamentos inuteis, está muito em estado de ouvir a voz daquelle, que só falla ao coração no Retiro? A Graça significada naquelle grao mysterioso, que cahindo no caminho nao toma raizes, produzirá muitos fructos, perseverará muito tempo em huma

alma pouco recolhida?

O inimigo da Salvação nunca dorme. Os feus ataques fao violentos. Huma alma, que poem toda a fua força em algumas praticas exteriores de devoção, está muito fraca, e debilitada; huma Praça cercada, cuja força fo consiste em algumas exterioridades, nao se defende, nem resiste muito

tempo.

Donde procede, que haja tas pouca piedade sólida, havendo tantos, que fazem profissa
de virtude? Qual he a razas porque com tantos
exercicios santos de Religias, com hum tas frequente uso dos Sacramentos, com huma multidas de bons desejos, se fazem tas poucos verd adeiros espirituaes, tas poucos, que tenhas entrada na Oraças, e que gostem as doçuras inesfaveis da paz interior, agitados sempre com mil
paixoens, sempre sujeitos aos mesmos deseitos,
sempre mais pezados, e mais tibios? Tudo isto
nas vem mais, que da negligencia em guardar
o seu coraças, e conservar-se em recolhimento.

Huma vida tumultuosa agrada ao que nas he interior; porem nas se sente, nem se considera, que esse tumulto, essa dissipaças exterior expoem a alma a mil perigos, e lhe rouba a vista de mil faltas. Meu Deos, quantas palavras inconsideradas! Quantos movimentos do proprio genio, e das paixoens! Que motivos pouco puros! Quantas acçoens puramente naturaes! Huma alma porem, que vive huma vida interior, prevê, re-

prime, e evita tudo isto.

Que fignifica aquellas nuvens fem agoa, de que falla o Apostolo S. Julas, que os veutos agitas de todas as partes; que fignifica as arvores que na o brotao, sena o o outono, que na o produ-

duzem frutos, que estab mortas, e que nab tem raizes; as ondas do mar todas furiofas, que fe tornab em espumas, confundindo-se humas com as outras, as estrellas errantes, presagio de alguma tempestade, senao essas pessoas de huma vida brutal, como falla o Apostolo, e que nao tem a do espirito, aquellas pessoas, que só tem espiritualidade nas palavras? Que erro fer virtuofo fem fer interior!

Exaqui, para o dizer affim, o grande Myfterio daquella vida occulta de Jesu Christo: he necessario viver huma vida interior, se queremos gostar de Deos, e sermos capazes de o fazer gostar aos outros, he necessario fer interiores, fe que-

remos fer Discipulos de Jesu Christo.

Mas, que virtudes praticou o Filho de Deos em tab dilatado retiro! Que humildade mais profunda! Hum Homem Deos, paffar tantos annos na Officina de hum Carpinteiro, occupado nos mais humildes empregos! Não tinha elle para temer . que huma tao vil condição fosse obstaculo ao fim da fua Incarnação, e aos fuccessos da fua vida publica? Porém nunca a virtude fez mal aos defignios de Deos; nunca alguem está mais em estado de trabalhar com bom successo na gloria de Deos, do que quando he humilde Meu Divino Mestre, que pouco gostei atéqui esta maxima, e que mal a tenho feguido! E assim tambem nas me devo eu admirar, fe estou hum fervo tao inutil, fe me tenho adiantado táo pouco no caminho da falvação.

A vida occulta de Jesu Christo nas podia ser, fenas huma vida mortificada. Que nas foffreo el le na fugida para o Egypto? A que pobreza de todas as coulis, a que desamparo nao foi elle reduzido? Que Cruzes, que trabalhos na pobreza extrema, que tinha escolhido! Oh! e que claramente esta vida mortificada de Jesu Christo condemna a nossa delicade za! O Filho de Deos trabalha para viver, e hum servo deste homem Deos, quererá viver delicadamente na abundancia, e nas delicias, e se attreverá ainda a queixar-se das incomodidades do seu estado?

Que espectaculo mais admirave!, mas ao mesmo tempo mais instructivo, ver hum Homem Deos até à idade de trinta annos, escondido na obscuridade de huma Officina, confundido com o mais insimo povo, sujeito como hum silho ás ordens, e a todas as vontades de Jozé, e Maria,

e reduzido a huma extrema pobreza!

Nós nos nutrimos com mil idéas de devoças; cada hum confórme o proprio humor, e o proprio goffo. Avezinhemo nes hum pouco a este Divino Modelo: por ventura huma humildade profunda he a baze da nossa piedade? Temos acazo huma occulta inclinação para o Retiro, e recolhimento interior, huma continua desconfiança dos nosfos proprios juizos, e fentimentos, huma fubmiffa6 inteira ás ordens do Senhor, e ás vontades de todos aquelles, que tem direito de nos mandar, ou de nos dirigir? Finalmente hum espirito de mortificação, e desapego faz o nosso principal caracter? Se assim he, estejamos descançados, pois certamente a nossa virtude he Christa, e nao está sujeita a erro; porém temamos muito; se temos sentimentos oppostos, se temos huma vida toda opposta áquella.

Se o Senhor nao fizesse mais, que maravilhas por toda a sua vida, e se nascesse na magnificencia, e no esplendor; se enchesse todo o Universo de prodigios desde os seus primeiros annos, se elle só tivesse inspirado terror com os resplandecentes raios da Sua Magestade, como lhe seria bem facil; em sim se escolhesse hum estado de vi-

da nobre, e distincto; poderia elle servir de mod delo a todos os Christass? Ah! Senhor, e sois por ventura mais seguido no estado humilde, e oc-

culto, que abraçaltes?

Para que nos caníamos em fazer tantos movimentos? Para que são tentos projectos de perfeição improprios do nosso estado? Estejamos socegados naquelle, em que a Providencia nos ha
posto. Houve já mais algum estado, em que nao
podessemos ser mortificados, e ser humildes? Cumpramos todas as nossas obrigaçõens com pontualidade, vivamos huma vida interior, vigiemos
na guarda do coração, busquemos a Deos com
simplicidade, e rectidado. Que progresso, Senhor,
nao faz no caminho da perfeição huma alma, que
vive esta vida interior, e que tem as suas delicias
em esconder-se aos olhos do mundo, para se applicar so a agradar a Deos!

Com effeito, só aquellas almas humildes, e fervorosas crescem em virtude, á medida q erescem em idade; os seus progressos são sensiveis, e as graças, que ellas recebem, a que são tao sieis, são sempre seguidas de novos savores: ao mesmo tempo que aquelles, que só tem hum exterior, e a superficie de virtude, andao como de rastos toda a sua vida; as graças, que elles recebem não tem outro effeito pela maior parte, senão de augmentar as suas dividas, e engrossar a formidavel

conta, que tem de dar a Deos.

Ah Senhor! nao permittais de modo algum, que estas restexoens sejas algum dia a causa da minha condemnação. Quantos dias, quantos annos nao tenho perdido atéqui? Que fructo tenho tirado de tantos soccorros? Ah! eu tenho saudades com razao da innocencia, do servor, e ainda da piedade dos meus primeiros annos. Custame fazer esta consissa, que me enche de hordina.

ror, mas ella nao ferá inutil. Vossas maximas, men Divino Mestre, condemnas o men apego á minha propria vontade, e ás minhas inclinaçõens; e a vosa vida occulta condemna a furiosa inclinaçao, que tenho de apparecer aos homens, e de fa-

zer só acçoens de esplender.

Eu me aparto do meu erro, e começo a fentir com esta confissa o fructo da vossa Graça: daqui por diante a vida interior terá para mim poderolos attractivos; eu acharei a minha paz, è todo o meu prazer em obedecer; a mortificação dos meus fentidos, e das minhas paixoens ferá o meu exercicio; estudarei crescer em virtude à medida, que crescer em idade. Oh meu Divino Jesu. todo este meu projecto he fundado nos soccorros da vosfa Graça. Vós vedes, que elle he fineero; multiplicai, en vos peço, os vosfos auxilios para o fazer afficaz; e fazei, que conhecendo tanto, como conheço, as consequencias, e a indispensavel necessidade de huma vida interior, comece a gostar as docuras de huma vida solidamente virtuola, nao vivendo jámais confórme aos meus sentidos.

O tumulto, e o esplendor nutrem todas as paixoens; a vida interior as destroe. Feliz o que fabe achar este thesouro escondido, que tao pouco se busca. Com tudo, men Divino Mestre, vós nos tendes dado tab bellas liquens, vos nos deftes tab excellentes exemplos, quero aproveitar-me delles, quero fegui-los; e já neste mesmo dia vou principiar a viver fó para vós, para poder dizer com o Apostolo, vivo, porém já naô sou eu a que vivo, Jesu Christo he o que vive em mim : Vivo ego, jam non ego, Vivit vero in me Christus.

# TERCEIRA MEDITAÇÃO

Para o mez de Dezembro.

Da preparação para a morte.

#### I. PONTO.

Da ne cessidade, que temos de nos preparar para a morte.

Onsidéra, que a necessidade, que temos de nos preparar bem para a morte, he indispensavel: nenhuma cousa há de tas grande importancia como a morte; nas há cousa mais difficultosa do que huma boa morte, principalmente a quem se nas prepara para ella, em quanto a vida dura. Há por ventura cousa alguma tas irreparavel, como huma desgraçada morte? Com tudo há alguma cousa, para que menos nos preparemos, do que para ter huma morte santa?

Se morressemos duas vezes, menos imprudentes seriamos de por-nos artisco de morrer huma vez mal, pois ainda poderiamos reparar esta falta, e estariamos ainda em estado de fazer penitencia, assim de huma má vida, como de huma má morte; mas nao morremos mais que huma vez só, e a felicidade, ou infelicidade eterna

depende desta fó morte absolutamente.

Ainda que nos importe muito viver bem, temos razas de dizer, que nos importa ainda muito mais morrer bem, pois que a mais fanta vida de nada nos pode servir, se nas he seguida de huma boa morte.

Quanto mais tivermos trabalhado pelo Ceo a quan-

quanto mais fanta tiver sido a nossa vida, mais interesse temos em acabar santamente, para nas perder os fructos dos nossos trabalhos. Verdade he, que a boa morte he o fructo ordinario de huma santa vida; mas tambem he certo, que huma morte má destroe todos os merecimentos da mais santa vida, e que todos estes nas nos pódem assegurar huma boa morte.

Donde procede comtudo; que nao cuidemos mais em preparar-nos para a morte, do que se estivessemos seguros de morrer bem, ou como se estivessemos certos de morrer mais de huma vez, ou que morrendo mal nao perdemos nada? E quem vir a nossa insensibilidade sobre este ponto, nao dirá, que nao há cousa mais facil, do que

ter huma morte fanta?

Porém ignoramos acazo, que há grande perigo de fazer mal, o que nunca se fez, principalmente quando nas estamos instruidos dos meios, que he precizo tomar para o fazer bem, e quando nas estamos já em estado de tomar estes meios?

Se nab fosse necessario para bem morrer, mais que receber os ultimos Sacramentos, beijar o Crucifixo , derramar algumas lagrimas ; feria talvez a nossa imprudencia menos intoleravel. Nao he sem-, pre difficil achar hum Confessor zeloso, e instruido, que nos affifta naquelle ultimo perigo: mas a quantos faltou algum destes soccorros, e morrerao em peccado? Morrer na cinza, e debaixo de cilicios, rodeado de Sacerdores, e de Santos Religiosos, isto he ter huma morte edificativa: mas nad he precisamente ter huma morte fanta. Ter huma boa morte, he morrer depois de ter apagado as defordens da propria vida, he morrer em estado de Graça, he morrer cheio de huma Fé viva, de huma Esperança invencivel, de +11 01 Gg huma

huma Caridade ardente ; he morrer cheio de horror a tudo, o que o mundo ama, e cheio de hum amor de Deos, que exceda a qualquer outro amor : e tudo isto ferá muito facil áquelle, que tem amado tab pouco a Deos, e que paffou quafi toda a fua vida fem cuidar na fua falvação?

De que modo se achará o coração tao repentinamente mudado? Como se poderao em hum momento, nab fómente apagar as paixoens, mas ainda reparar todas as defordens, que ellas fizerab? Como se poderab corregir em hum momento os habitos viciofos, quebrar as prizoens, que nos prendem ás creaturas, como se poderá restituir o bem alheio , adquirir as virrudes Chriftas. das quaes apenas fe fabe o nome; em fim como fe poderá focegar em poucas horas huma confeiencia afflicta com tantos remorfos, e por todas as nossas contas promptas, sem quasi ter cuidado nisso? E ainda nos attreveremos a dizer, que tudo ifto he facil, que tudo ifto he possivel ?

Se fosse tab facil alcançar huma boa morte, depois de nos termos preparado tab pouco para morrer bem, os Santos teriao fido loucos, em ter trabalhado tanto, e em terem empregado nesta preparação toda a fua vida : para que era necessario jejuar tanto, orar tanto, e derramar tantas lagrimas? Para que se privarao aquelles grandes Heróes de todo o commercio com o mundo, para ter a vantajem de alcançar huma fanta morte, fe podiao morrer fantamente, fem todas estas precau-

coens, e sem algum preparo?

Hum mancebo, que no meio dos feus mais excellentes dias, deixa tudo, o que mais o lifongea, e se vai retirar para o Claustro; que pertende com isto, senao dispor-se para ter huma morte santa? Poderemos nao louvar, e nao admirar a fua refolufolocao, e o feu valor? Ah! ao mesmo tempo que nossos irmas, que nossas irmas, que nossos amigos passao os seus dias em Retito, e em penitencia, para obterem a graça de morrer bem : nós no meio dos cuidados, e prazeres da terra esperamos huma morte, que elles mesmos não se attrevem a esperar, senao tremendo!

- O Filho de Deos, que previa neste ponto a nossa negligencia, a nenhuma cousa nos exhorta

tanto, como a esta preparação.

Vigiai, diz elle, porque nan fabeis a que hora virá o vosto Senhor : guardai-vos , vigiai , e orai continuamente; porque nao fabeis quando o Senhor da caza vira, fe de tarde, ou á meia noite, ou ao canto do gallo, ou pela manha. Estai promptos, e vigiai a toda a hora, porque á hora, que menos cuidares, virá o Filho do homem: em fim, accrescenta este Divino Salvador, o que eu vos digo, digo-o a todos: vigiai.

E para nos fazer ver mais claramente, que a preparação para a morte, he o meio mais feguro de alcançar huma morte feliz ; Bemaventurados, diz elle, os Servos, que o Senhor achar vigiande, e todos promptos a correrem á porta, e abri-la, affim que elle bater. Mas que infelicidade para o que nao está prompto, e que espera, que o Senhor chegue para ir fazer os seus provimentos, para aquelle, que espera a mesma hora do convite, para ir tomar a vestidura nupcial!

Esta preparação para bem morrer he tab neceffaria, que parece que Deos, que he o Arbitro da nossa sorte, tem unido à graça da perseverança ao cuidado, que tomamos de preparar-nos para a morte. A Parabola das Virgens nao declara, nem fignifica outra confa: ellas erab todas Virgens, fabia6 a vinda do Esposo, ellas o espera-Gg 2 vao, vao, muitas dellas com tudo forao reprovadas. As prudentes, que le tinhab preparado muito tempo antes para receber o Esposo, tinhao prevenido as suas alampadas de azeite, para que nao se extinguissem, e forab recebidas ás bodas : as outras, que nao tinhao tido a mesma providencia. em caftigo dos seus crimes, torao excluidas da mesma felicidade. Deos se nao usa de outro modo em meu favor, que devo eu esperar? E se na6 fou louco , posso esperar ser tratado de outra fórte?

Se cuidamos de obrar alguma confa de lustre, e esplendor, se temos a honra de receber hum Principe em nossa caza, se he necessario dar conta de huma longa administração, ou fazer em alguma arte huma obra primorofa, bom Deos! que medidas se nao tomao ! Que tempo para o preparo! Todos se queixas, todos se desculpas com o tempo, e os que pedem mais tempo fa6 os mais prudentes. E fomos nós muito fabios, cuidando tao pouco em morrer bem? E houve iámais alguma acçao de maior importancia? Póde-fe dizer, que a boa morte he a principal obra de hum homem Christas ajudado da Graça; e poderá alguem ter bom successo nella , sem se ter preparado bem dantes?

Coula palmola! Ninguem há, que nao confesse facilmente, que temos necessidade de nos preparar para morrer bem, e por isto he que se te-

me tanto o morrer fubitamente.

Mas em fim , que effeito produz este temor ; e a que preparação nos há elle incitado até o prefente? Posso morrer dentro de poucas horas; ta6 pouco feguro he que en esteja com vida á manhã, como daqui a dez annos. Supponhamos, que he este o ultimo dia da minha vida, estou por ventuVentura prompto para morrer? E se a minha morte chega esta tarde, tenho tudo prompto para ter huma preciosa morte? Tremo com este pensamento, e quem me tem assegurado ainda este instante! E na terrivel incerteza, em que estou da hora da minha morte, quem me sez deixar para outra hora huma preparação tao importante?

Na verdade nao fei aonde está o nosso juizo, quando cuidamos do negocio da nossa falvação. Obramos nos deste modo, temos a mesma negligencia para os negocios temporaes? Quem jámais emprendeo alguma cousa, por pouco consideravel que sosse, que nao tomasse de longe suas

medidas, para fahir bem com ella?

Se he necessario a qualquer homem fallar em publico, dar provas da sua capacidade, com que cuidado, que longo tempo antes se prepara para fallar bem! Se he necessario alcançar algum premio por algum exercicio do corpo, quanto tempo se emprega para se fazer habil nesse exercicio!

Que nao fazia hum Athleta, diz S. Paulo, para se dispor aos combates nos jógos publicos? Estudava muito tempo antes os meios, que elle determinava empregar alli ; elle se applicava a prever todos os artificios, de que se podiao servir para o furprenderem; e com medo de que as fuas forças se enfraquecessem usando des prazeres; com que frugalidade, e com que continencia nao vivia por muitos annos? E com tudo, o que elle buscava nao era mais, que huma honra va, e huma vil recompensa. Nos sabemos, que a nossa falvação, e a nossa felicidade eterna depende do modo, com que morremos; e ainda nao procuramos aprender a morrer bem? Temos para fustentar hum terrivel combate na hora da morte ; e queremos entrar neste ultimo combate sem ter ja mais

mais manejado as armas? Sem faber, nem ainda quando he necessario toma-las para vencer, sem ter previlto os meios para nao fermos vencidos? He o mesmo esperar ter huma boa morte, sem ter aprendido a morrer bem, nem ainda faber o que he preciso aprender.

Os que cuidao mais na morte, os que se preparao toda a fua vida com cuidado para morrer bem , ainda nao fe attreveráo a prometter-fe seguramente huma morie fanta; e como se attreveráő a espera-la aquelles, que naő cuidaő, nem

fe preparao para ella.

Senhor, que me dais a graça de me fazeres fentir neste momento, o perigo, em que tenho estado atéqui; nao permittais que persevere nelle. Vós vos dignais de me avifar, que me prepare para bem morrer : nao ferei eu totalmente indefculpavel, se ainda differir o preparar-me? Comprehendo a necessidade, que tenho disto : a menor dilação me porá em perigo de me perder, e affim vou ja neste momento preparar-me para morrer bem, por huma vida fanta.

#### II. PONTO.

Do tempo proprio de nos prepararmos para a morte.

Onfidera, que facilmente convimos, que he necessario preparar-nos para bem morrer; mas he hum artificio do Demonio persuadir nos a quali todos, que deixemos esta preparação para hum tempo, que já naô he tempo de preparo, mas tempo, em que he necessario estar pompto.

A ultima enfermidade, aquelles dias, em que huma pessoa se vê cercada de angustias, e horrores, e as vizinhanças da morte poem tudo em

pertur-

turbação; este he o tempo, que se destina para se preparar a bem morrer: porém houve nunca

algum mais improprio para ifto?

Ah! Quando huma petíoa está com inteira faude, e tem toda a liberdade de espirito, quando nao está horrorisada, e está tranquilla, quando póde servir-se com todo o vagar de todos os soccorros; huma consista geral perturba, mil duvidas sazem desesperar, mil miudezas de consciencia escapaó á applicação mais escrupulosa, e depois de tanta exactidão, que pezares, que remorsos tornao continuamente! E na ultima enfermidade, em que estamos privados de todos estes soccorros, quando todos confessamos, que nao estamos já capazes de nada, queremos estar em estado de regular, e socegar a propria consciencia?

Na verdade a enfermidade he huma advertencia capaz de despertar os mais adormecidos, mas isto nas he mais, que para lhes sazer ver, e sentir a salta, que sizeras, vivendo em hum tas pernicioso somno, e a impossibilidade, em que estas naquelle tempo de reparar esta salta.

Estote parati: O Salvador nao diz, quando vires que se chega o tempo, quando me sentires de longe, quando a fraqueza do vosso temperamento, os sintomas da vossa enfermidade, a velhice da vossa idade, vos advertirem, que a minha chegada está proxima, preparai-vos entao cuidadosamente para receber-me: mas diz, esta promptos. Porém he bem claro, que para estar prompto, he necessario estar já preparado.

Preparar-se para bem morrer, he fazer penitencia dos proprios peccados, he encher todas as obrigaçõens do proprio estado, he viver huma vida edificativa, e verdadeiramente Christa: e a

enfermi-

enfermidade ferá bom tempo para isto?

Preparar-se para bem morrer, he fazer penitencia, reparar os damnos, que se tem seito ao proximo, restituir o bem alheio, mostrar com os proprios tratamentos, e com serviços verdadeiros, que se ha perdido a lembrança das injurias recebidas: e a ultima enfermidade será tempo ac-

commodado para isto?

Preparar-se para bem morrer, he ter horror das maximas do mundo, praticar com perseverança as virtudes Christas, viver conforme as maximas de Jesu Christas, viver conforme as maximas de Jesu Christas, en o tempo da enfermidade he muito proprio para islo? Chora, geme, arrepende-se entas cada hum de se nas ter preparado; que terivei desconsolação para quem nas está já emessado de o fazer!

Virgens desgraçadas! Nenhuma cousa ha, que mais mova, nenhuma cousa mais justa, do que as vostas lagrimas; mas o Esposo chegou, estando vós auzentes, era necessario ter tido mais provi-

dencia, vos nao estais já em tempo.

Que se diria de hum Official, de hum Soldado, que buscasse com muito zelo, ancia, e diligencia hum douto artifice para aprender a fazer as armas, quando o inimigo esta já presente, e quando se nao deve cuidar mais, que na peleja?

Que se julgaria de hum Capitas de Navio, que só cuidasse de ver se os seus calabres estas em bom estado, quando se visse combatido da tem-

pestade, e ameaçido do naufragio ?

Que se diria de hum Governador de huma Praça, que só cuidasse em reparar as suas brechas, ou em fazer novas fortificaçõens, e prover-se de tudo o necessario, quando se visse accommettido, o quando o inimigo abrisse a trincheira?

A vida sempre acaba com furiosos comba-

tes, o inimigo, que havemos de vencer, he fagaz, e astuto: e o sim desta vida será bom tempo para aprender a pelejar? E que successo póde espe-

rar aquelle, que nunca aprendeo ?

A Morte, diz o Sabio, he huma navegação perigofa, em que se passa do temporal para a Eternidade, por entre tempestades, e rochedos. He hum apertado sitio, diz o Evangelista, aonde a alma se acha em hum momento investida, e rodeada de inimigos. Na verdade cremos, que seja entas tempo accommodado para nos preparar para pelejar? Com tudo este he o tempo, que eu destino para me preparar!

He verdade, que nem todos deixao para tao longe esta preparação: muitos so pertendem deixar passar o sogo da mocidade, este agradavel tempo dos prazeres: quando chegarem a huma idade mais madura, elles tem o designio de se prepararem para bem morrer, começando entao a

viver bem.

Outros mais timoratos, nao esperao mais, que o sim de algum negocio, que os occupa, e lhes nao deixa lugar de se prepararem para a morte: e todos deixao para hum tempo suturo, e incerto huma preparação, que pede todo o tempo da vida. Quem quereria arriscar toda a sua sazenda, com a esperança de huma longa vida? Póde-se morrer a cada momento, qualquer póde ser o ultimo da vida, e saria eu muito, se começasse a prepararme para a morte já neste dia?

He possivel, Senhor, que cuidemos tas pouco em huma cousa, que nos importa mais que todas faze-la bem? Ignoramos acaso, que a nossa salva-

çaó depende da morte?

O tempo proprio para nos prepararmos para bem anorrer he toda a vida: o mesmo Jesu Christo nao iuljulgou, que fosse necessario empregar nisto menos

tempo.

Nenhuma cousa póde consolar mais o moribudo, e nenhuma cousa lhe pode ser mais util. que os foccorros, que se lhe das na hora da morte. Que felicidade ser affistido neste ultimo momento de hum Confessor zeloso, e instruido ! Morrer depois de haver recebido os Sacramentos, expirar com o Crucifixo nas mass, ou pegado na boca : isto na verdade he morrer de hum modo edifficativo, estes sao os maiores signaes de huma boa morte: mas nisto só nao consiste toda a preparação do que morre, de nenhuma forte ficamos certos. que foi aquella huma morte fanta.

Defenganemo-nos, a melhor preparação para a morte, he a fantidade de toda a vida, empregamos nella muito pouco tempo, fe fe emprega menos, do que a vida toda. S Simeao Estelita morre subitamente sobre a sua Columna, S. Frans cisco Xavier morre sobre hum penedo, em hum Paiz de Idololatras, sem Sacramentos, sem Sacerdotes, sem soccorros alguns espirituaes da parte dos homens; mas por muito subita que seja a morte, ella nunca he imprevista, para quem se preparou

para ella toda a vida.

Que fincera he huma reconciliação, quando ella he feguida de muitas provas de huma verdadeira amizade ! Quantos motivos na5 tem huma pessoa de confiar na sua conversao, quando póde provar a sua sinceridade, por huma perseverança de muitos annos! Que exacta he huma Confissa geral, que inteira, quando se faz em saude perfeita. e com o defignio de se preparar para bem morrer!

Porém nao ha coufa mais trifte, dizem, que o pensamento da morte : elle perturba os praze-ICS ,

res, elle até impediria, que nos applicassemos ao proprio emprego, e aos proprios negocios. Enganamo-nos : o pensamento da morte nao perturba , nao horrorifa, fenao áquelles, que nao cuidao na morte : porem este mesmo pensamento he de grande confolação para todos aquelles, que se preparao, e cuidao nella com diligencia: nao impede, que nos appliquemos aos proprios negocios temporaes, mas impede, que os negocios temporaes façao mal ao da Eternidade

Nao he possivel poder jámais cá na terra chegar a huma felicidade perfeita, fena6 por aquelles mesmos caminhos, que conduzem a huma feliz

morte.

Aprender a arte de bem morrer, he nao fómente aprender a arte de bem viver, mas he tambem aprender a arte de viver felizmente. Sim, o pensamento da morte só nos faz triftes por causa da justa razao, que temos de temer morrer mal : porém este pensamento nao he hum justo motivo de confolação, e de alegria, a quem fabe a arte de viver bem? E na verdade, quando huma pessoa vive de tal sórte, que esteja em estado de morrer a toda a hora, nao fe entriftece em confiderar na morte.

Nao he sómente huma só idade da vida, que contribue a huma boa morte, fao todas as idades, he toda a vida; he logo verdade, que toda a vida he o unico tempo proprio para nos prepararmos

para bem morrer.

Meu Deos, que digna de inveja he huma preciosa morte nos vosfos olhos! Ah! Morrer naquella doce paz , naquella confiança cheia de confolação, que inspirais aos vossos Servos, e que he o fructo de huma vida innocente! Ah! Morrer com a morte dos Santos; houve nunca algu m objecto mais digno da nossa ambiças? E para huma tad grande felicidade, feguida fempre de huma Eternidade feliz, ferá muito cuidar na morte, e pre-

parar-nos para ella toda a vida?

Ubi ceciderit arbor , ibi erit. Desgraçada arvore, era preciso abala-la tanto tempo, para vir a cahir tao mal ? He possivel , que só occupalfe a terra por tantos annos, e só estivesse carregada de folhas, para dar ao fogo hum alimento eterno? Ah! Quem teve a culpa de nao ter cahido da outra perte? Ella tinha fito tao fortemente combatida com o vento do Espirito Santo, tinha sido vista tantas vezes inclinada de boa parte, desprezámos torna-la a indireitar, julgámos que sempre estariamos a tempo disso, não cuidamos, que cahiria tao cedo, nem tao depressa. corremos a ella para a fazer cahir de boa part e, mas foi muito tarde, era necessario prevenir o mal ; Ubi seciderit , ibi erit. E depois desta quéda, nenhum remedio ha; he esta huma sentenca irrevogavel, aonde cahio, ahi estará, ahi arderá, e como nunca se ha de consumir, arderá eternamente.

Ah! Senhor, em que tenho cuidado atéquí? Quantos dias tenho empregado em me preparar para a morte? Quantos annos? Tremo, meu Divino Jesus, quando cuido, que tenho podido morrer como outros muitos, que esperavas como en huma longa vida. Ah! que feria de mim, se já tivesse acabado a vida, tendo-me preparado ta6 pouco, e quafi nao tendo cuidado na fepultura? Teria tido a felicidade de morrer com a morte dos Justos?

Meu Deos, eu tremo á vista de hum tab grande perigo; mas nab tenho en ainda a mesma razao para temer? Posso morrer esta tarde, talPez que o dia de amanha, seja o ultimo da minha vida: Ah! estou eu prompto? Está tudo posto em ordem? Mas sem me ter preparado, posso

eu estar prompto?

Vós vedes, meu amavel Salvador, que só para me preparar para bem morrer, eu desejo viver: já naó deixo para amanha esta preparação, eu tenho já perdido muito tempo, e já neste dia, e neste momento me preparo; e para que naó venha algum dia a ser surprendido, quero que daqui por diante toda a minha vida naó seja mais, que huma preparação para a morte.

Quodeunque potest facere manus tua, instanter operare, quia nec opus, nec ratio, nec scientia erunt apud Inseros, quo tu properas. Obremos antes, e sem demora todo o bem, que podermos sazer; porque na sepultura, e ainda na cama da morte, naó ha já nem sorças, nem sabedoria, nem

luz para trabalhar na falvaça6.

Venit nox quando nemo potest operari. Obremos em quanto he ainda dia claro, todas as boas obras que podemos fazer, porque hade vir a noite, na qual ninguem póde trabalhar.

### 

## MODO, COMO HUMA PESSOA je ba de preparar para bem morrer.

Omo o fructo principal deste dia de Retiro; he dispor-se huma alma para ter huma seliz morte, servindo-lhe este exercicio de meio para bem viver, julgou-se a propozito ajuntar aqui o modo de preparar-se para bem morrer.

Póde-se dizer, que de todas as practicas de Piedade, nenhuma ha mais universalmente necessariafaria. Nem todos estas em estado de poderem jejuar : a folidad , as aufteridades , certos exercicios de virtude, nao fao igualmente proprios para todas as peffoas; mas na6 ha nenhuma peffoa de qualquer idade, ou condição que feja, e em qualquer estado, em que se ache, que possa com ra-2ab dispensar-se de se preparar para a morte.

Nenhuma cousa nos importa mais, do que morrer bem : nada ha ao mesmo tempo mais difficil, nada mais irreparavel, do que a morte, que foi desgraçada : nenhuma desgraça nesta vida ha fem remedio, só a morte em peccado he irremediavel. Temos nos por ventura alguma coufa, em que devamos trabalhar mais que em ter huma

morte fanta ? A PROPERTY ME

Deixar este cuidado para huma idade mais adiantada, he esperar hum tempo muito incerto, he arrifcar muito em hum negocio de tanta importancia: deixa-lo para a ultima enfermidade. este tempo he muito breve para hum tab longo exame, e muito máo para huma empreza tab des licada, he necessario tomar este cuidado em melhor tempo : e feria por ventura muito cedo, fe comecassemos já neste momento?

Importa nos muito faber a arte de bem morrer; todas as boas obras, todos os exercicios de Piedade, todo o bem, que podemos fazer, fó tendem a enfinar-nos esta importante sciencia. Sejamos muito embora infruidos em todas as outras confas, fe ignorarmos o modo de nos preparar para ter huma morte fanta, he o mesmo que se nao

foubeflemos nada.

O modo mais geral, e ao mesmo tempo mais necessario de nos preparar para bem morrer, he viver huma vida justa: he necessario começar a preparar-nos para bem morrer, logo que podemos while !

mos começar a viver bem, e a vida de hum Christao propriamente deve fer huma continua

preparação para a morte.

Tememos morrer subitamente : mas que effeito produz este temor, se nos pomos em huma especie de necessidade de ter huma morte imprevista? E qual pode ser a morte daquelles, que só euidao em preparar-fe para morrer bem, quando

deviao já estar promptos?

Por mais fantamente, que tenhamos vivido; fempre temos razao de temer morrer mal : e que esperança há de hum homem, que tem vivido mal, q morra bem, e q repare em dous dias as faltas, e desordens de huma longa vida, ao mesmo tempo que os maiores Santos, que tinhab vivido huma vida tab perfeita, nab fe julgarab eftar isentos de perigo na hora da morte?

Espera-se que sempre haverá tempo, isto he, espera-se hum tempo, que talvez nunca haverá, como ordinariamente succede á maior parte dos homens, hum tempo, que já nao ferá tempo

acomodado.

Confiamos na Graça, e no tempo: mas quem nos pode prometter esta Graça da perseverança final, principalmente depois de termos despresado todas, as que o Senhor nos dava, para difpor-nos para esta ultima ? E nao nos assegurou o Fi-Iho de Deos, que os que esperas o ultimo tempo da vida para fe converterem, morrerao no feu peccado: Et in peccato vestro moriemini? Por ventura imaginamos nós frustrar este Oraculo ?

Quando a morte, que julgavas tab apartada diz o Espirito Santo pela boca do Sabio, quando as tribulaçõens, e angustias, de que nao tinhas algum temor , vierem cahir sobre ti; eu

zombarei, e despresarei os teos clamores, e as tuas lagrimas; e neste ultimo momento eu me rirei do peccador, e ainda até insultarei a sua desgraça: In interitu vestro ridebo, & subsannabo vos. Elle despresou as minhas urgentes solicitaçõens, zombou das minhas ameaças, eu nao terei pois tambem algum respeito ás suas Oraçõens, e aos seus clamores: Despexistis omne consilium meum, & increpationes meas neglevistis: clamabitis ad me, & ego non exaudiam vos.

Na verdade raras vezes succede, que huma santa vida acabe por huma morte desgraçada: mas ainda he mais raro, que a huma vida má se

figa huma boa morte.

Hum modo mais particular de preparar nos para a morte, e mais proprio para este dia de Retiro, he sazer todos os exercicios deste dia com o pensamento, de que he o ultimo da nossa vida, nao despresando nada para nos por naquellas disposiçoens, em que queriamos estar na hosta da morte.

He necessario para isto considerar attentamente no sim de cada Meditação, nos sentimentos, que teriamos sobre as verdades, que acabamos de meditar, se estivessemos para ir dar conta a Deos de toda a nossa vida, e devemos principalmente considerar, o que nos daria pena se

estivessemos para morrer.

Tres cousas nos causas ordinariamente afflicças na hora da morte. 1. As obrigaçõens do proprio estado, que desprezamos. 2. O frequente uzo dos Sacramentos, e de outras graças espirituaes, de que nas nos havemos aproveitado. 3. Os meios, que tivemos de chegar á Perfeiças de nosto estado, e dos quaes nos nas aproveitamos. Devemos neste dia considerar com attenças, se a nosta aossa consciencia nos nas reprehende em nada sobre estes tres pontos; de que modo temos cumprido atéqui as obrigaçõens do nosso estado; e com que pontualidade as enchemos agora. Se aquelle Senhor exacto, e severo nos dicesse ao presente, dai-me conta da vossa administração, estaria tudo prompto? Estariamos nos em estado de dar huma boa conta?

Se estamos em o seculo, vivemos por ventura nelle, como Christass, quero dizer, confór-

me as maximas de Jesu Christo?

Se temos a felicidade de fermos Religiofos; com que exactidas guardamos nos os nossos Vo-

tos, e as nossas Regras?

Se estamos elevados à alta dignidade do Sacerdocio, sustentamos por ventura a sua santidade com os nossos costumes? Temos sido atéqui o que deviamos ser? Estamos contentes da vida, que vivemos? Alegrar-nos-hemos ha hora da morte, de nao ter mais virtude, do que temos agora?

Huma das maiores afnicçõens, que teremos na hora da morte, he ver o máo uzo que temos feito do tempo. Esta confideração nos causa pesares tanto mais amargolos, quanto mais nos lembramos, que a vida nao nos tinha fido dada, fena6 para ganhar o Ceo, e que em quanto ella durou, podiamos facilmente fazer hum grande montab de merecimentos, e que paffou para nab tornar jámais. Entab penetraremos o fentido daquellas terriveis palavras, que o Pai de Familias diffe so Feitor infiel : Jam non poteris amplius villicare. Nao podeis ja ganhar nada para a outra vida, atéqui effiveftes occiofo, nab quizeftes trabalhar, já nao tendes tempo de o fazer. Oh Deos, que pena! Que dor! Que horrivel desefperação, por fe ver entas obrigado a apparecer Hh didiante de Deos com as maős vazias, carregade de dividas, sem ter nada para as satisfazer!

Em o mesmo momento, que apparecer diante deste tremendo Juiz, apparecerás comigo Santos Sacerdotes, Santos Religiosos, homens, e mulheres, que viveras em o mundo huma vida verdadeiramente Christa, huma vida humilde, regular, mortificada, huma vida inteiramente contraria á minha; e entas nas se lhes dirá, vós fizes muito: antes lhes dirás, que elles nas fizeras demaziado: e que será feito de mim naquella hora? Que me dirás? Evitemos agora estas terriveis reprehençoens por huma conversas perseita, e convertamo-nos já desde este momento.

Por ventura naó acharemos nada, em que nos reprehenda a nossa consciencia em hum taó grande numero de Confissoens, quasi todas sem emenda, e em tantas Communhoens infructuo-sas? Jesu Christo nos sustenta com o seu Corpo, e Sangue precioso; he necessario que estejamos bem enfermos, quando nos naó aproveitemos de hum alimento taó saudavel. Mas que poderemos nos responder, quando Jesu Christo nos pedir con-

tà do seu Sangue?

O Sacrificio da Missa he a mais augusta, e mais santa acçab, que há no Christianismo: e por ventura temo-la respeitado sempre como tal? E se houvessemos de morrer agora, estariamos muito consolados se somos Sacerdotes) com a lembrança das disposiçoens, com que havemos celebrado os nossos sagrados Mysterios? Poderiamos gloriar-nos diante de Deos, por ter offerecido tantas vezes aquella adoravel victima em os nossos Altares?

As graças sas o preço dos merecimentos do Sangue do Redemptor, todo o Universo nas vale

a menor destas graças: quantas temos recebido, depois que estamos no mundo? Quantas inspiraçoens santas? Quantos bons desejos? De todas estas liberalidades do Senhor, certamente havemos de dar huma exacta conta. Estariamos por ventura promptos para dar esta conta, se houvessemos de morrer agora? Pois com esseito tudo devemos ter prompto quando morrermos.

Temos recebido talentos : nao basta não os perder, he necessario lucrar com elles. Se o Pai de Familias nos pediffe conta dos que temos recebido, poderiamos dar-lhe o lucro delles? Se temos hum emprego, huma familia, ou outro qualquer cuidado, devemos dar conta de tudo ifto: e ainda nab achatemos que dizer aos costumes licenciofos dos nosfos criados, á disfolução dos filhos, e ás funestas consequencias da nosta pouca exactidas, ou industria? Estamos promptos para responder sobre todos estes artigos? Exagui no que nos devemos examinar neste dia, no fim deste exercicio, e principalmente na Meditação da morte. A Confissab deve-se fazer neste dia, como se houvesse de ser a ultima da nossa vida, e com o defignio de reparar todas as que se tem feito mal.

He tambem conveniente fazer algumas reflexoens fobre o estado presente dos proprios negocios, e ordena-los de sórte, que nao nos possao

affligir na hora da morte.

Nab basta empregar nesta importante prepataças hum dia todos os mezes: devemos empregar hum dia inteiro no principio de cada hum anno, applicar-nos a adquirir as disposiçõens, e ficar no estado, em que quizeramos estar na hota da morte.

Na vespera do dia destinado para este exercicio

Hh 2

de piedade, buscatemos ordenar tambem os proprios negocios, que nas sejamos obrigados a interromper o nosso Retiro, que pede huma perfeita tranquilidade do coração, e da alma.

Póde-se começar desde a tarde do dia antecedente, por huma vizita ao Santissimo Sacramento, pedindo com fervor a Jesu Christo pelos merecimentos da fua morte, a graça de nos dispôr perfeitamente para bem morter. Devemos depois invocar particularmente a Santissima Virgem, cuja protecção nos he de grande foccorro para esta ultima hora, a S. Miguel, o nosso Anjo da guarda, S. Jozé, e o Santo do nosso nome. Podem-se rezar as Vesperas do Officio de Defuntos; depois do que, se fará huma meditaça6 de meia hora, sobre os pezares, que teremos no fim da vida, e poderemos ter depois algumas licoens fobre o bom uzo do tempo, e fobre os meios, que temos tido de tratar da nossa Salvação, e dos quaes nos temos aproveitado tab pouco.

Devemos paffar o resto deste dia em hum grande recolhimento, longe dos embaraços, e do tumulto do mundo, e unicamente applicados a pôr em ordem o negocio da nossa Salvação. Ler-se-há na vespera de tarde a Parabola do servo infiel, que se refere no cap. 16. do Evangelho de S. Lucas, aonde se diz : que hum homem rico tendo chamado o Administrador da sua caza, do qual nab estava contente, lhe diffe, dai-me conta da vossa administração : Redde rationem villicationis tue. Applicaremos a nós mesmos esta Parabola e confideraremos o Soberano Senhor, que nos diz já o que nos ha de dizer no fim da vida : Redde rationem villicationis tue. Dá-me conta de todas as graças, que tens recebido, de todas as acçoens. que tens feito, de todo o tempo, que hás tido: neftas reflexoens fe paffará efta tarde.

Começaremos o dia feguinte, dando graças a Deos por nos dar ainda tempo, e o pensamento de nos preparar para a morte, pedindo-lhe que nos ajude com as suas graças em todos os exercicios deste dia, pondo-nos em huma resoluças firme de nas desprezar nada, para pór a nos fame de nas desprezar nada, que nas tenha nada para nos reprehender, e que nas nos sique duvida alguma, nem escrupulo sobre o passado etendo este dia como o ultimo da vida, e formando o designio de o passar como quizeramos ter passado o ultimo da nossa vida.

Prostrados pois aos pes de hum Crucisixo, faremos hum inteiro sacrificio a Deos dos bens, da saude, e da vida: aceitando desde já com todo o coração a morte, quando for do agrado do Senhor que ella venha, aceitando-a em satisfação dos nossos peccados, e unindo-a á Morte de Jesu Christo. Far-se-há depois huma hora de meditação, sobre o que se passa na hora da morte, buscando persuadir-nos que nao estamos muito longe daquella ultima hora, e entrando nos mesmos sentimentos, que entao havemos de ter.

Consideraremos attentamente o rigor, com que a morte nos despoja de todas as cousas, o estado, a que reduz o nosso corpo na sepultura, e o esquecimento profundo, em que sicamos depois da nossa morte. Parentes, amigos, domesticos, filhos, todos se esquecem, e nas se lembras jámais de nos, como se nunca tivessemos existido no mundo. Mas que se faz da alma? Que horrores sas os seus naquella hora, que inquietaçõens, que remorsos, que pezares?

Representar-nos-hemos a vaidade de tudo, o que nos póde apegar ao mundo: que loueura confiar muito nas creaturas? Bens, honras, prazeres, tudo desapparece, tudo se aniquilla com a morte,

Faremos reflexas de quanto nos importa o morrer bem, e que perigoso he ter huma morte desgraçada, se nos nas preparamos para ella, e que inutil he deixar esta preparaças para a ultima enfermidade. Acharemos neste livro meditaçoens sobre esta materia.

O fructo desta Meditação deve ser huma refolução sincéra de sazer já, e sem demora, o que talvez não poderemos sazer na morte, e que necessariamente deveriamos sazer neste tempo decizivo, e infulivelmente o quizeramos ter seito.

A obscuridade do lugar, e a presença, e vista de certos objectos mais penetrantes, pódem fervir muito para nos récolher: he bom ter hum Crucifixo na mab, ou ao menos diante dos olhos, considerando, que este será o unico objecto capaz de nos consolar, quando estivermos agonizando, e que só elle nos póde enches de segurança entre os horrores da morte.

Quando nos derem a nova da nossa morte, certamente a primeira cousa, que se apresentará á nossa imaginação, há de ser a imagem da nossa vida: veremos de huma só vista todas as suas som-

bras, e to las fuas delineaçõens.

Em quanto vivemos, tisongeamo-nos, dissimulamos, e nas olhamos para as cousas, senas de longe, e superficialmente; mas naquella hora, esta imagem, todos estes objectos se chegas perto de ró, vemos todas as nossas desordens, todos os deseitos, e ouvimos o Senhor, que nos pergunta: de quem he esta imagem? Agora divertimo-nos, aterdimo nos, e vemos as cousas em huma falsa luz; na hora da morte todos estes nevoeiros se dissipas hum peccado, que nas parecia nada quando o commettemos, parece entas enor-

enorme, estando nós illustrados com huma nova luz.

Huma obrigação que tinhamos desprezado, como de pouca importancia, será naquelle instante julgada, como huma obrigação essencial, e indispensavel. Mil duvidas, que tinhamos como adormecidas, se despertao, mil faltas, mil preocupações, que nao servido mais que de nos atordir, se desvanecem, e deixao a alma entregue aos

temores, e a os remorfos.

Que juizo faremos entas daquellas primeiras Confisioens, que fizemos ao fahir da Infancia, e de outras muitas feitas por capricho, sem dor, e sem fructo. As turbaçoens de huma consciencia desaccegada, a imagem de huma vida tas peccaminosa, causas estranhos horrores, e lanças muitas pessoas em huma especie de desesperaças, porque sentem a horrivel perda, que fizeras: quizzeramos entas reparar tantas desordens, mas que meio há para isto? Ja nas estamos em estado disto, nem há já tempo.

Era necessario haver feito tudo, quando estavamos com saude, quando tinhamos toda a liberdade de espirito, e finalmente quando havia tempo de o fazer; e agora he para nós huma muito doce consolação, cuidar que ainda estamos em

tempo disto.

Devemo-nos confessar neste dia, como se sosse para morrer; de sórte que naó deixemos nada,
que naó dissimulemos nada, que possa algum dia
causar-nos assicção. He necessario que o Confessor veja na nossa alma tudo, o que nós vemos nella,
tudo, o que Deos vê nella, tudo, o que algum dia
elle mesmo fará ver a todo o mundo, se agora
naó prevenimos esta horrorosa manifestação da
nossa consciencia, por huma Consissa verdadeira;
humilde, e inteira. Os

Os artigos, fobre que nos devemos examinar com mais cuidado, sao a restituição dos bens alheios, a reparação da fama do nosfo proximo, offendida com tantas murmuraçõens, o máo exemplo, que temos dado, a tibieza, em que temos vivido, as inimizades, e aversoens occultas, a falta de dor, e de resolução efficaz, ou de finceridade nas Confissoens passadas, tantas Communhoens infructuofas, os peccados da mocidade, que talvez nunca forab bem accuzados, e outros certos peccados, aonde o intereffe, e ambiças se satisfazem : os máos habitos, que temos conservado, os apegos, que nunca quizemos romper, as occasioens proximas do peccado, que nao evitámos, a paixao dominante, fecunda fonte das nossas desordens, o excessivo amor dos prazeres, a ignorancia de certas obrigaçõens do nosso estado, certas zombarias, ou picantes, ou escandalosas, o máo uzo, que se tem feito do tempo. e das graças. Se somos Religiosos, devemos examinar a pontualidade, com que observamos os Votos, o fervor, com que guardamos as regras, finalmente a fidelidade, com que cumprimos tudo, a que nos obriga particularmente o nosso estado.

Exaqui o que ordinariamente nos inquieta mais na hora da morte, e faz mais incerta a nosfa eterna felicidade. Hum grande fignal da finceridade dos mais fervorosos propositos, e da dôr
fensivel, he quando antes da Consissa se restitue
o alheio, se repara a honra, que temos roubado,
e nos apartamos das oceassoes proximas, e nos

reconciliamos com os nosfos inimigos.

O primeiro passo, que deve dar hum homem fabio em o negocio da sua alma, he pór a sua consciencia em hum tal estado, que nao lhe possa reprehender nada. Se tendes ainda pezares, re-

morfos, duvidas bem fundadas fobre a vida pafsada; confessai-vos geralmente com todo o cuidado, com toda a exactidad, e com toda a severidade possivel. Escolhei hum Confesior zelozo de virtude, e instruido, que sabendo distinguir a lepra de outro menor mal, e lançar o oleo, e o vinho nas chagas, muito longe de entreter o vosso mal, lisongeando-o, o cure, ainda que seja necessario uzar dos remedios mais violentos. Na6 he necessario fazer muitas vezes estas sortes de confisioens, mas toda via, he bem a proposito fazer ao menos huma vez na vida huma Confisfab geral, que repare os defeitos das precedentes, e apague muitos peccados, que nao tinhao fido perdoados. Huma idade madura, e já illuftrada, he a mais propria para este remedio, mas nao há tempo na vida menos proprio para hum acto desta importancia, como o da ultima enfermidade, nao há imprudencia maior, do que deixar este negocio para este ultimo ponto.

Se a consciencia ficou bem regulada, e concertada huma vez, contentai-vos cada anno em o dia destinado para preparar para a morte com fazer huma Confissa annual: e este he o meio de nas nos ser necessaria na hora da morte mais, que hu-

ma Confissa ordinaria.

Deve-se commungar neste dia, como se sosse por Viatico. De nenhuma sórte se está em estado de fazer grandes astos, quando se recebe este Sacramento na hora da morte: o abatimento, o horror, a turbação, que causa o estado, em que entas nos vemos, nem sempre deixas ao emfermo toda a liberdade de fazer com servor esta acças: neste dia pois devemos suprir a isto, e commungar com as mesmas disposições, em que quereriamos estar, se recebessemos o Viatico; esta

esta Communhao deve ser, como ensaio para aquella ultima.

Immaginemos que o Sacerdote dando-nos a Communhab nos diz : Accipe frater , Viaticum Corporis Domini nostri Jesu Christi. Recebei, men Irmao, o Corpo, e o Sangue precioso de nosso Senhor Jesu Christo, para vos servir de Viatico na viagem, que estais para fazer desta vida para a outra, do tempo para a Eternidade. Os actos, que depois se hab de fazer , devem ser proprios do estado, em que nos representamos estar ; será difficil faze-los bem naquella ultima hora, se nao nos exercitamos dantes nelles.

Poder-se-há ler pelo dia a terceira Meditação do Mez de Outubro, e de Novembro, da Extrema-Unçao, e da Recomendação da alma; bufcando fazer-nos familiares, digamo-lo affim, foccorros tab poderolos, e tab necessarios, os quaes

são desconhecidos a muitas pessoas.

Terminádos os negocios da confciencia, he necessario cuidar nos temporaes, considerar se está tudo em boa ordem , e cuidar na disposição de todos os bens, como se estivessemos para morrer. He para pasmar, que pessoas, que sab tidas por prudentes, fe achem no fim da vida fem terem dado providencia aos feus negocios; e achabse na ultima enfermidade fóra de estado de compor, e regular todas as cousas, mettendo a sua familia em mil embaraços, e turbaçoens, que das motivo para inimizades, e diversos partidos.

Que maior imprudencia, do que deixar a disposição, que se quer fazer da todos os bens para hum tempo, cujos moméntos fao todos tab preciolos, e que se nao devem empregar em outra cousa, mais que em segurar os bens eternos! Já nao há entao, fenao algumas horas de vida;

e hab-fe de empregar éstas em fazer a disposiçab

dos proprios bens?

Fazei vosto testamento, diz Santo Agostinho, em quanto estais com faude, em quanto estais em vosso juizo, e sois fenhor do tempo, e de vós mesmo, e finalmente em quanto sois vosfo : Fac testamentum tuum , dum sanus es , dum Sapiens es , & dum tuus es. Na ultima enfermidade, continúa este Padre, estareis exposto ás lifonjas, às importunaçõens, e aos affaltos de tantas pessoas, que nao podereis fazer o que quizeres, mas o que ellas quizerem, que vos façais, e ainda nab fabereis quasi o que fazeis: In infirmitate blanditiis , & minis duceris , quò tu non vis. Além difto, o tempo da ultima enfermidade he muito precioso, e muito breve, para que ainda confumamos parte delle nos negocios temporaes. Attendei com tudo, que deixando os vosfos bens aos outros, nao vos esqueçais de vos mesmo, isto he o que farieis, se os pobres não tivessem parte na disposição, que fazeis de todos os vossos bens. Assisti á Missa com sentimentos de respeito, de amor, de confiança, que inspira huma Pé viva, e confiderai naquellas, que diráb por vós no dia da volla morte. Rezai com o mefmo espirito o Officio de Defuntos, e as outras Oraçoens, que a Igreja faz por elles, e que tambem fará por vós, e não percais de nenhuma forte por todo este dia de vista a se ultura.

Naó basta para nos preparar para a morte, fazer ao presente, o que entaó talvez naó podemos obrar, he necessario tambem fazer em quanto dura a vida, o que necessariamente se deve sa-

zer na hora da morte.

Que desanego, que despojo, e pobreza mais universal, do que aquella, a que somos reduzidos neste

neste ultimo momento? Bens, Cargos, Filhos, Parentes, Amigos, por muito fortes, que sejao as prizoens, que nos apeguem a vós, a morte quebra tudo com violencia, e nos arranca com força de tudo, o que mais amamos. Façamos hoje com merecimento, o que feremos obrigados a fazer entao sem algum proveito. Demos a Deos de boa vontade, o que a morte nos hade tirar por força; desatemos docemente as prizoens, que nos prendem ás creaturas, para evitar a excessiva dor , que sentiriamos na hora da morte, quando Deos rompesse estes nós de repente, sem attender a noffa fensibilidade, e afflicçao. Men Deos, que excellente disposiças para morrer sem pena he este desapego voluntario ! Eu heide algum dia despojar-me de tudo, já nao quero apegar-me a nada: exaqui o verdadeiro fentido daquellas palavras do Apostolo quotidie morior , morto todos os dias.

Tambem he hum grande meio para morrer bem, fazer agora tudo, o que infallivelmente qui-

zeramos ter feito na hora da morte.

Huma das maiores afflicçõens, que há na hora da morte, he o máo uso, que se fez do tempo, e das graças em quanto a vida durou; a sembrança da irreparavel perda, que se fez, despresando a practica de tantas virtudes, e o uso de tantos meios, he hum horrivel tormento. Eu podia fazer tantas obras boas, sem sahir dos limites do meu estado podia chegar a huma virtude sublime, que socorros, que meios nao tive para isto! Que urgentes solicitaçõens! Quantos bons desejos, quantos bons exemplos! Oh! que terrivel amargura, morrer com estes pezares! Para prevenir, e evitar huma tao justa dor, façamos agora o que naquella hora desejariamos com ancia,

ancia, mas inutilmente, ter feito. Se ainda naó tens escolhido estado, escolhe hum, do qual estejas satisfeito na hora da morte, e te de consolação have-lo preferido a todos os outros; naó olhes mais que para a tua salvação eterna, nes-

ta efcolha.

Passastes os vostos dias na occiosidade, e nos regalos, o vosto coraças soi atéqui mais mundano que Christas, terias huma insupportavel dor, se morresses com disposiçõens tas pouco Christans: começai já neste momento a vida, que vos há de accumular de consolaçõens na morte, nas desprezeis practica alguma de virtude, sazei incessantemente todo o bem, que poderes, fazei já desde este dia hum esticaz proposito de vos fazer santo.

Deve-se passar este dia era hum grande Retiro, e privar-nos de outra qualquer conversação, que nao seja com Deos, ou com o Director. Pódem-se toda via visitar alguns enfermos, ou moribundos, nao sómente com o designio de os confolar, e alivia-los com alguma esmola; mas tambem para nos pormos mais sensivelmente diante dos olhos a imagem, do que algum dia seremos.

He tambem a proposito, fazer pela tarde huma consideração, pouco mais ou menos, de huma hora, sobre as particulares obrigaçõens do proprio estado, e principalmente o que nos póde cau-

zar afflicção na hora do morte.

Póde-se ler a terceira Meditação de cada Mez, para servir de lição espiritual, e os tres discursos do Padre de la Colombiere sobre este mesmo assumpto, dos quaes tomámos muitas das restexoens, que acabamos de sazer, e pódem ser muito uteis, se se lêm com attenção.

Terminar-se-há este devoto dia com a Meditaçab da morte dos Justos, que he a terceira da mes de Abril.

O principal fructo de huma pratica tao Christa, deve fer hum perfeito desapego de tudo, o que por força nos hab de tirar no fim da vida ; hum horror extremo so peccado, a reformação dos costumes, huma ordem de vida, e hum defejo efficaz de adquirir muitos merecimentos, pela practica das Virtudes, e das boas obras.

Nab baft para preparar-nos a bem morter . empregar nefta preparação hum dia todos os annos, fazer algum exercio de piedade todos os mezes ; he este hum negocio de muito grande importancia, e na6 podemos deixar de trabalhar nelle todas as femanas, e ainda todos os dias.

Fazei todas as semanas huma Meditação sobre a morte, ide algumas vezes orar á Igreja, aonde haveis de ser sepultado, patsai algum tempo de joelhos fobre a vossa sepultura, dizei vos mesmo ; exaqui a minha caza , e a minha habitação até o terrivel dia do Senhor, para aqui ferer trazido depois da minha morte, e daqui fahirei para ir apparecer diante do Tribunal da Justica Divina. Que resta já de meus Avós, e de meus parentes, que já estab sepultados? Huma pouca de cinza. Exaqui a minha morada, a caza, aonde eu moro, naó he, fenaó para poucos dias, eu naó eftou nella, fenab como hum passageiro.

Accoftumame-nos ao fom lugubre dos finos e aos funeraes, que todos os dias fe apprefentad aos nosfos fentidos ; e quem viste o focego, com que vemos hum enterro, diria, que a morte nos ha de perdoar. Aproveitemo-nos da forte dos outros, elles foras primeiro, e nos havemos feguis los. Que vantajens para nos , estar ainda em estado de fazer o que áquelles caufa desesperação

nao ter feito!

Quando ouvimos o estrondo dos finos, que nos

aviza da morte de algum de nossos irmas, lembremo-nos, que os mesmos sinos avizaras algum dia aos outros da nossa morte. Aonde está a alma daquelle, que acaba de expirar? Que felicidade para elle se tornasse á terra, e tivesse tantos dias para viver como eu tenho! Eu tenho ao presente esta felicidade; e porque me nas hei de aproveitar della? Que nas faria pela sua salvaças aquelle homem resuscitado? E que causa tenho eu para nas fazer o mesmo? Eu tenho a comodidade, e a vantajem de lhe sobreviver, tenhamos tambem

a de aproveitar-nos do tempo.

Quando vemos levar hum homem para a fepultura, lembremo-nos, que algum dia daremos
ao publico hum fimilhante espectaculo: mas nao
paremos aqui, consideremos o juizo, que fará entao aquella alma das riquezas, dos prazeres, e de
todas as grandezas desta vida. Ah! aquelle mesmo
vio passar similhantes espectaculos, muitas vezes
disse a si mesmo, oh! quanto nos deve desapegar,
este objecto, dos vaos passatempos da vida! E que
pezares entao, se elle se nao aproveitou das restexoens, que sez na pesso dos outros? E terei
eu naquella hora pezares menos penetrantes, se
nao me aproveito mais das reslexoens, que acabo
de fazer, a su vista?

Finalmente, nao façais nada, nao emprendais nada, em que o pensamento da morte nao entre: Cargos, Negociaçoens, novos Estabelecimentos, Demandas, Prazeres, já que tudo isto pode contribuir para huma infeliz, ou ditosa morte, he tambem a proposito, que eu nao emprenda nada, sem cuidar no esseito, que na ultima hora sará na minha alma isto, que emprendo: se eu me hei de arrepender entao de o haver seito, para q o hei de sazer agora? Com este pensamento

rao fandavel, he quafi impossivel nao obrar fem-

pre Christamente.

Ah! Deos meu, nos estudamos tanto tempo, trabalhamos de dia , e de noite , para nos inftruir em huma atte, que nab nos ferve de nada no fim da vida; e para aptender a arte de bem morrer, de que depende toda a Eternidade, nao havemos de fazer nada?

## 

## ORAC,OENS JACULATORIAS proprias para nos dispor a bem morrer.

O Tempo da ultima enfermidade, he de to-dos os tempos da vida o mais precioso, e por confeguinte importa muito aproveitar bem todos os feus momentos; e com tudo neste tempo he quando estamos menos capazes de obrar. Quando estamos enfermos, tudo está frouxo, affim o eorpo, como o espirito, só se obra entas por habito, já nao estamos em estado de fazer longas rezas, ou Meditaçõens proprias para nos mover. Com tudo feria muito necessario em quanto dara a enfermidade, e principalmente no fim da vida, fazer de tempo em tempo frequentes actos de Fé, de Contrição, de Amor de Deos, de Conformidade, e de Confiança: mas como se farab naquella hora estes actos, se nab tivermos usado delles em vida ? Bem poderemos repetir o que nos dizem, mas o coração não terá parte no que profere a boca , se o que se diz for para nós huma lingoagem desconhecida : he necessario ter feito estes actos muitas vezes, em quanto eftamos com faude, fe os queremos fazer quando estamos enfermos. Para facilitar, e famaliarizar este uso, julgou-se conveniente por aqui algumas
aspiraçõens da alma a Deos, tas ordinarias a todos os Santos, e tas proprias a excitar o servor,
e a piedade no nosso espírito. A maior parte sas
tiradas da Escriptura, e dos Santos Padres, e todas servirás muito para nos dispor a bem morrer. Ellas postem servir de hum grande soccorro em quanto dura a enfermidade, se tivermos
tido o cuidado de as sazer com frequencia, em
quanto estamos com saude. E exaqui alguns exemplos dellas.

Exaqui Senhor está enfermo aquelle, que vós

amais : Ecce quem amas , infirmatur. Joan. 11.

Eu estou ensermo, Senhor, he justo, que recorra a vós, que sois o men unico Medico, sou
inseliz, devo recorter á sonte das misericordias,
morro, e suspino por vós, men doce Jesu, que
sois a mesma vida: Ægrotus sum, & Medicum
clamo: miser sun, & misericordiam clamo; mortuus
sum, & vitam suspino. Aug solil, 2.

Medico; sois a fonte de todo o bem, sois a misericordia, e a mesma vida; dignai-vos, men Divino Jesu, de ter piedade deste ensermo, e deste pobre peccador: Tu es Medicus, tu es Misericordia, tu es Vita, Jesu Nazarene, miserere mei. Aug.

Senhor, não me reprehendais no vosso odio, não me castigueis na vossa colera; mas lembraivos das vossas misericordias, e tende piedade de mim: Domine ne in surore tuo arguas me, neque in ira tua corripias me, recordare miserationum tuarum. Psalm. 27.

Oh meu Divino Salvador, en estou em hum grande abatimento! Estou padecendo muito: mas a consolação, que tenho, he que vós nas vos es-

que-

queceis de mim em todos os meus trabalhos. Por ventura poderá huma Máy esquecer-se de tal sórte de seu proprio Filho, q de nenhuma maneira se enterneça á vista das suas dôres? E quando ella assim o fizeffe, pao me affeguraftes vos, oh meu Deos, que nunca vos esquecereis de mim? Nunquid oblivifei potest mulier Infantem fuum , ut non mifereatur Filio uteri fui ? Etfi illa ollita fuerit, ego tamen non obliviscar tui. If. 49.

Vos conheceis, Senhor, as dôres, que eu padeço, eu vos peço, que me deis paciencia para as supportar, para que assim caminhe para vós pelo caminho da Cruz, que he o mais feguro: Tu nosti onus meum quale sit, Domine, da mibi illud patienter ferre , ut per viam Crucis extollar ad te.

Aug. med. cap. 37.

Eu padeço muito, Senhor, mas ainda nao padeço baltante a respeito do que vos soffrestes por mim , e do que eu mereço padecer ; augmentai os meus trabalhos, meu Salvador, se este he o vosfo prazer; mas ao mesmo tempo augmentai a minha paciencia: Adauge laborem, modo augeas patientiam. Aug.

En vos peço, Senhor, que tenhais misericordia do vollo fervo, dignai-vos de conduzirme vós melmo, para que affim poffa voltar feguramente para a cafa do meu Pai, e do meu Creador : Obsecro , Domine , fac misericordiam tuam cum fervo tuo, dirige viam meam, ut cum falute

revertar in domum Domini mei.

May do meu Deos, que permittis, que eu vos chame minha May, nao desampareis este filho tab pouco digno de hum titulo tab gloriofo, foccorrei-o neste decisivo momento, em que elle combate, para affim o dizer, com toda a Eternidade : Magna mater , suscipe filium cum tota Atternitate luciantem.

Maria Mây de graça, e Mây de clemencia, ajudai-me contra os esforços de meus inimigos, affisti-me na hora da morte, e sempre; fazei, que de o ultimo suspiro entre os vossos braços: Maria Mater gratia, Mater misericordia, tu nos ab hosse protege, & hora mortis suscipe.

Senhor, vos me perdoastes tantas vezes, ainda quando eu vos offendia mais; agora que me arrependo de todos os meus peccados, nas me haveis de pegar o perdas: Da misericordiam misero, ao pænitenti, qui tamdiu pepercissi peccatori. Bern.

Meu Senhor, e meu Deos, en estou todo penetrádo de dor por vos haver ossendido, e bem sabeis quanto mais me doo de o estar tas pouco: Doleo, Domine Dens, doleo, quod peccavi, &

quia parum doleo, maxime doleo. Aug.

Confesso, meu Deos, que vos tenho ossendido, e vos tenho ossendido mais, do que eu poderia imaginar, ou dizer, mas sinalmente a vossa misericordia he maior, que as minhas iniquidades: Peccavi, Domine, super arenam maris, immensa vero misericordia tua propitiaberis peccato meo, multum est enim. Psal. 24.

Ah! Senhor, quanto me doo, quanto abomino aquelles excellentes dias, de que uzei ta6 mal, tempo deploravel, que só me era dado para vos amar, e do qual eu me na6 servi mais que para vos desagradar: Ve tempori illi, Domine, in quo te non amavi, ve tempori illi, in quo te graviter assendi. Aug.

Em vosta misericordia, Senhor, tenho posto a minha esperança, e estou seguro, que nao serei enganado, em quanto esperar em vós: In te Domine speravi, non confundar in eternum. Psal. 30.

Ainda que eu deva caminhar nas fombras da merre, eu nas temo nada, porque vos fempre eita-

estareis comigo: Essi ambulavero in medio unbre mortis, non timebo mala, quoniam tu mecum es. Pfal. 21.

Senhor, nao me trateis como eu mereço, attendei só para as vossas infinitas misericordias a nao vos lembreis das minhas iniquidades passadas, quanto mais miseravel sou, mais digno objecto me saço da vossa bondade: Domine, non secundum peccata nostra, que secimus nos, neque secundum iniquitates nostras retribuas nosts. Neque memineris iniquitatum nostrarum antiquarum, citò anticipent nos misericordie tue, quia pauperes sacti sumus nimis. Psalm. 78.

Ou vivamos, ou morramos, fempre fomos do Senhor: Sive morimur, five vivimus, Domini

fumus. Rom. 14.

Deos he o meu Senhor, faça de mim o que the agradar: Dominus est, quod bonum est in oculis

fuis , faciat. 1. Reg 3.

Meu Deos, eu quizera ter mil vidas para vos offerecer, en vo-las offereceria todas; pedisme a que me haveis dado, eu bem quizera, que ella fosse mais pura, mais perseita, menos indigna de vos ser appresentada: mas em sim tal como he, eu vo-la sacrifico de todo o meu coração, e ainda vo-la entregaria de boa vontade, se estivesse em meu poder conserva-la.

Meu Deos, eu aceito com todo o meu coração, o fer despojado de tudo, o que amava na terra, e ainda deste mesmo corpo, que tanto amei. Feliz de mim, se esta universal desnudez, e despojo de todo o creado podesse reparar o demaziado apego, que eu tive ás creaturas, e agora tao

gravemente condemno.

Eu aceito de boa vontade esse hortoroso estado, a que brevemente o meu corpo será reluzido:

zido: faça-se preza, e sustento dos bichos, e seja desfeito em podridas : feliz de mim, fe por meio da fua destruicao, podesse reparar as offenças, que tenho feito á vossa Magestade, preferindo-lhe este mesmo corpo, para quem eu busquei tantas vezes as commodidades, e prazeres.

Eu padeco muito, Senhor, estou prompto para padecer ainda mais, fe affim o quereis. As minhas dôres por muito grandes, que me pareça6, fab muito leves, fab muito breves; pois talvez esta ferá a ultima prova, q vos dou do meu amor. e do desejo, que tenho de vos agradar, soffrendo

tanto por amor de vós.

Eu me fujeito muito de boa vontade a todas as penas, que quizeres, que eu foffra, por muito rigorofas, que ellas poffa6 fer, eu as tenho merecido : com tanto, que uzeis comigo de mifericordia, glorificai o vosto nome castigando-me. He justo, que já que eu vos nao quiz honrar, executando em quanto vivi as vossas vontades, as execute ao menos na minha morte.

Creio indubitavelmente, e com todo o men coração, tudo, o que revelaftes cá no mundo á voffa Igreja; espero firmemente tudo, o que ma-

nifestais aos vossos Escolhidos no Ceo.

Reconheço, oh meu Deos, a enormidade dos meus peccados, e confesto, que ain la tenho commettido mais; do que conheço. Estou inconfolavel, e penetrando de amargura por ter fervido tao mal a hum tao bom Senhor: mas todas as minhas infidelidades nao poderáo nunca diminuira confiança, que tenho na vossa misericordia, porque vós fois mais mifericordiofo, do q eu fou peccudor.

Por muito culpado, que eu esteja, espero, que nao hei de fer eternamente desgriçado, porque vós fois infinitamente bom. Nao há de haver In-

ferno

## 502 PREPARAÇÃO PARA A MORTE.

ferno para mim , ainda que eu o tenho muito merecido; porque o meu Salvador me comprou com feu Sangue o Paraizo, espero tao fortemente na wolla Mifericordia, que todos os Demonios juntos nao poderáo arrancar de mim esta esperança: por mais que elles façao, eu cantarei eternamente as volias Mifericordias, eu vos verei, eu vos polfuirei com o foccorro da vossa graça, e vos hei de amar eternamente.

Vós nao me creastes, oh meu Deos, senao para vos conhecer, amar, e fervir; tenho-vos fervido tao mal, porque vos amei pouco, e porque nao quiz conhecer essa summa bondade : agora que detesto a minha cegueira, e vejo quanto fois amavel, fazei pela vossa infinita misericordia

que vos ame eternamente.

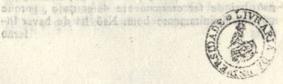
ferno

Creio em vós, Senhor, em vós espero, e amo vos: augmentai ainda a minha Fé, fazei crefcer a minha Esperança, e abrazai-me todos os instan-

tes com huma Caridade mais ardente.

Os Pfalmos, e principalmente os 50. 24. 31. 6. 37. , e 117. podem dar materia para mil fentiinentos excellentes propriiffimos para cenfolar hum enfermo, e podem-lhe fer de hum grande focorro nestes ultimos momentos. Convém muito, em quanto estamos com faude, famaliarizar-nos com estas Oraçoens Jaculatorias, para nos fervirmos dellas mais facilmente na enfermidade; pódemos tambem lê-las aos enfermos, ellas lhes poderáo fervir de huma fecunda fonte de consolaçõens, e de bons

## robinous mileter H. I. M. condim glanninheite Por muno de loute, que en ellere, el ero , que



Process of the second s

The second state of the se

And the second s

A control of the cont

The same of the sa





